
Перевод как рефлексивный ресурс понимания 

 

139

Н.С. АВТОНОМОВА 

ПЕРЕВОД КАК РЕФЛЕКСИВНЫЙ  
РЕСУРС ПОНИМАНИЯ1 

 
Способность науки к саморефлексии наиболее ощутимо про-

является в периоды мировоззренческих переломов и методологиче-
ских перестроек – в особенности после того, как наука достигает 
определенной стадии теоретической зрелости. В естествознании 
эти процессы наблюдались на рубеже XIX–XX вв. (кризис в фило-
софских основаниях физики), а в ряде областей современного гу-
манитарного знания они начали интенсивно развертываться во вто-
рой половине ХХ в. При этом, наряду с познанием своего 
предмета, в материале науки и ее структуре образуется относи-
тельно самостоятельный слой, или уровень, методологической 
рефлексии – размышления ученого о нормах своей деятельности 
или даже о критериях науки как таковой. Можно сказать, что тем 
самым сквозь ткань конкретных познавательных практик прорас-
тают вопросы, которые традиционно считались прерогативой фи-
лософии: они так или иначе связаны с субъект-объектными взаи-
модействиями, с критериями обоснования знания и др. 

Со второй половины ХХ в. методологическая рефлексия  
в гуманитарных науках приобретает особое значение; это связано с 
их переходом в ряде разделов от эмпирической стадии к теоретиче-
ской, с использованием методов формализации и математизации и, 
следовательно, с неизбежно возникающим при этом вопросом об 
отличиях (и сходствах) их норм и критериев от норм и критериев 
естественно-научного типа. При этом методологическая рефлексия, 

                                           
1 Данная статья является фрагментом монографии. См.: Автономова Н.С. По-

знание и перевод: Опыты философии языка. – М.: РОССПЭН, 2008. – С. 482–501; 504. 



I. СТАТЬИ 

 

140

направленная на процессы обоснования гуманитарного знания, не 
выявляет какой-то один образец, стандарт точности и строгости. 
Скорее она сталкивается с целым спектром позиций, расположен-
ных, условно говоря, между полюсами – точности и размытости, 
«овеществленности» и «персонифицированности», объективности 
естественно-научного типа и «понимающего» проникновения в 
«чужой» мир. Тем самым уже внутри гуманитарного знания вос-
производится та дихотомия («объяснение – понимание»), которая 
некогда фиксировала противостояние естественно-научного и гу-
манитарного знания. Предел вещности – это предел «монологиче-
ского» уподобления гуманитарного объекта и гуманитарного по-
знания естественно-научному. Предел персонифицированности – 
это искомое или предполагаемое «многоголосие» понимающего 
общения с иными культурами. На первом полюсе сосредоточивает-
ся то, что есть общего между естественными и гуманитарными 
науками, на втором – то, что есть между ними различного. Устрем-
ления первого рода указывают на возможность воспроизводимости 
«экспериментов», верификации результатов, а устремления второго 
рода «восполняют» объективирующую рефлексию естественно-
научного типа напоминанием о специфических чертах гуманитар-
ного объекта. Между этими полюсами вскоре обнаружились вза-
имные тяготения, проявившиеся в разнообразных поисках иных 
конфигураций и скрещений структурализма с герменевтикой, фе-
номенологии с семиотикой и др. 

Если окинуть взглядом полуторавековую историю гумани-
тарного знания, можно обнаружить смену образов научности или, 
иначе говоря, смену основных моделей и аналогий, которые лежат 
в основе построения объекта и вместе с тем определяют выбор 
средств его исследования. Применительно к знанию, нацеленному 
из «овеществление», такие модели строились по образцу механики, 
физики, биологии, социологии (иногда они сменяли друг друга, 
иногда оказывались сосуществующими в одной и той же области 
знания в одно и то же время); применительно к знанию, нацеленно-
му на «персонификацию», главной областью заимствований были 
гуманистические ответвления психологии, искусство, литература. 
Особенностью развития гуманитарного знания во второй половине 
ХХ в. стало объединяющее обе тенденции применение языковой 
модели: объект исследования уподоблялся особого рода языку, а 



Перевод как рефлексивный ресурс понимания 

 

141

средства его постижения – средствам исследования языка. В самом 
деле, обращение к языку и языковой методологии характеризует, с 
одной стороны, структурно-семиотические подходы, которые в 
принципе предполагают формализацию объекта как особого рода 
языка, и с другой стороны – историко-герменевтические подходы 
усматривают в языке анализируемых текстов средоточие неформа-
лизуемой, «переживаемой» исторической традиции. Отмечая это 
интересное совпадение, мы сталкиваемся с проблемой, средствами 
специально-научной рефлексии не разрешимой: каков методологи-
ческий и мировоззренческий смысл такого «схождения» к языко-
вой проблематике в тех сферах гуманитарного знания, где прежде 
использовались различные познавательные средства? В какой мере 
такое обращение к языку определяется внутренними потребностя-
ми познания предмета, или, быть может, каким-то новым витком 
превращений1 в самом исследовательском сознании? Богатым ма-
териалом для прояснения этой проблемы служит эволюция схем 
рефлексии от ее классических конфигураций к неклассическим и те 
изменения предмета и средств рефлексии, которые при этом про-
исходят.  

Под рефлексией обычно понимается определенный подход к 
анализу сознания2: он не может быть подвергнут верификации ис-
ходя из каких бы то ни было внележащих оснований, и предполага-
ет такую самонаправленность сознания, при которой оно предстает 
как область самопричинения и саморазвертывания. Для рационали-
стической философии, в которой рефлексивный подход к анализу 
сознания представлен наиболее широко, фундаментом рефлексив-

                                           
1 Понятие превращенных форм сознания и деятельности, выдвинутое Марксом 

и разработанное М.К. Мамардашвили (См.: Мамардашвили М.К. Форма превра-
щенная // Философская энциклопедия. – М., 1970. – Т. 5. – С. 386–389), нисколько 
не потеряло своей актуальности – в частности для современной философии и ме-
тодологии науки. 

2 Рефлексия как направленность души на саму себя принимает в филосо-
фии разные формы. Декарт отождествил рефлексию со способностью индивида 
сосредоточиваться на содержании своих мыслей, связав рефлексию с существова-
нием мыслящего субъекта; Локк разделил внешнее, чувственное, и внутреннее 
восприятие и познание (это последнее и есть самонаблюдение или рефлексия). 
Кант и Гуссерль вновь подчеркнули характерную для европейской философии в 
целом связь рефлексии с субъектом при анализе разных форм опыта. 



I. СТАТЬИ 

 

142

ного движения становится безграничное доверие разуму, его спо-
собности к прояснению внутренних и внешних содержаний на ос-
нове очевидности cogito. В эмпирико-сенсуалистской философии 
рефлексия как внутренний опыт ума, самонаправленно анализи-
рующего свои собственные построения, необходимо дополняет 
внешний опыт. Все то, что выходило за рамки таким образом по-
нимаемой рефлексивности и выступало, следовательно, как не-
рефлексивное, трактовалось разумом как нечто несущественное. 

Вследствие смены мировоззренческих и познавательных 
ориентиров при переходе от классической философии к современ-
ной маргинальное оказывается центральным: на первый план вы-
ходят те самые нерефлективные содержания и образования, кото-
рые ранее не были предметами философского интереса. Общий 
знаменатель самых разнообразных содержаний этого опыта – их 
непредъявленность сознанию и вместе с тем их воздействие на соз-
нание, нарушающее представление о его самопричинности и само-
развертывании. Это такие образования, как тело, желание, ин-
стинкты, архетипы, воля, стремление к власти; в них видятся 
подспудные основания мысли. Соответственно и в языке как ору-
дии рефлексии, осуществляемой на этом новом материале, подчер-
киваются додискурсивные и дорефлексивные его аспекты, равно 
как и его способность к прояснению других нерефлексивных со-
держаний: это язык как бессознательное (структурный психоана-
лиз), язык как стихия обыденного сознания, язык как орудие соци-
ального господства (Хабермас, Фуко), язык как скрепа любого 
опыта полисемичности и метафоричности (Рикёр) и др. Все эти 
столь разнородные по своим формам «прорывы» поля рефлексии, 
некогда казавшегося однородным, основываются на отрицании 
«пустого» cogito трансцендентальной философии и попытках про-
работать материал под новым углом зрения, обнаружить те или 
иные элементы нерефлексивного, «анонимного», не поддающегося 
рационалистической редукции опыта.  

Единство самосознания уже более не скрепляет фрагментар-
ный опыт культуры, а потому объединяющим различные опыты 
моментом становится поле и проблема языка, заведомо лишенного 
той центрации, которой, казалось, могло обладать сознание в реф-
лексивном повороте. Следовательно, в обращении к языковой про-
блематике, «занявшей в философии место мышления, мыслящего 



Перевод как рефлексивный ресурс понимания 

 

143

самого себя» (Гадамер), можно видеть естественную реакцию на 
исчерпанность рефлексии традиционного типа. В отличие от пози-
ции, отказывающейся от какого-либо прояснения нерефлексивного 
опыта, обращение к языку, в каких бы формах оно ни проявлялось, 
позволяет надеяться на прояснение и рационализацию этого опы-
та – таковы, прежде всего, попытки построения «неклассической», 
или «конкретной», рефлексии. Если «классическая» рефлексия 
замкнута в сфере сознания и с очевидностью удостоверяет дан-
ность сознания сознанию, то неклассическая, «конкретная» реф-
лексия, неизбежно развертывается в ситуации погруженности  
в культуру. Следовательно, она не притязает на постижение абсолют-
ных первоначал своего собственного движения, не ищет непосредст-
венных очевидностей, не требует беспредпосылочности. Поскольку 
ей заказана целостность, самодостаточность и самопрозрачностъ 
cogito, постольку и движется она косвенным, окольным путем, как 
это, собственно, и предполагает этимологический смысл латинско-
го слова reflexio1. Выступая в качестве условия возможности для 
рефлексии нового типа, язык в любых несоизмеримо различных 
философских интерпретациях так или иначе берет на себя весьма 
ответственную миссию – артикулировать ту нерефлективную поч-
ву, на которой вырастает любое движение рефлексии. При этом 
неуловимая амбивалентность языка, который и связывает, и разъе-
диняет людей, его способность одновременно и к обнаружению, и 
к сокрытию тех или иных содержаний, его отягощенность невыра-
зимым и вместе с тем его способность постоянно раздвигать преде-
лы выразимого – все это позволяет надеяться на возможности про-
яснения дорефлексивных контекстов и подтекстов мысли. Эта 
амбивалентность и многоипостасность языка в полной мере прояв-
ляет себя и в работе перевода – как новой области рефлексии и од-
новременно нового ее средства. 

Наряду с классической философской рефлексией и методоло-
гической рефлексией науки я предлагаю в дополнение к ним рас-
смотреть шансы историко-эпистемологической рефлексии о перево-
де и выработке концептуальных языков. В ней есть и философские, 
и научно-гуманитарные аспекты. По материалу и способам осуще-

                                           
1 Reflecto, flexi, flexum, reflectеre – загибать, закидывать назад, поворачи-

вать; в страд. залоге – поворачиваться, обращаться. 



I. СТАТЬИ 

 

144

ствления это – рефлексия нового этапа, возникающая на новом 
витке лингвистического поворота – вслед за проблемами языка, 
понимания, коммуникации. В ряду других форм рефлексии, суще-
ствовавших в истории философии (эмпирическая, логическая, аб-
солютная, трансцендентальная, конкретная и др.), рефлексия пере-
вода (и о переводе) выступает как смешанная, эмпирико-трансцен-
дентальная1. Так, она опирается на конкретику переводческих и 
других познавательных актов в культуре, но одновременно видит  
в этих актах и самой их схематике условие возможности любого 
гуманитарного познания, отсюда – этот эмпирико-трансцен-
дентальный дублет. Рефлексия о переводе не подменяет, но расши-
ряет, актуализирует целый ряд философских вопросов. Представ-
ляется, что эта рефлексия еще не дала в качестве своего результата 
общую теорию (хотя, наверное, многие авторы лингвистических 
теорий перевода с этим не согласятся), однако, безусловно, можно 
видеть – на протяжении веков, а в наши дни десятилетий – нараста-
ние внятности в мысли о переводе, более четкое осознание того, о чем 
мы ведем речь, какими словами можно назвать это явление и эту 
практику (происходила специализация лексики, относящейся к пере-
воду), как и зачем делается и может делаться перевод. Здесь я не буду 
пытаться жестко увязывать различные позиции, однако намечу между 
ними ряд связей и взаимосвязей, образующих то густую и плотную, то 
более разреженную сеть. 
                                           

1 Фуко периода «Слов и вещей» считал эмпирико-трансцендентальной лю-
бую рефлексию современной философии (Фуко М. Слова и вещи. – М., 1977. – 
С. 436). При этом Фуко сетовал на то, что отсутствие рефлексии или же ее недос-
таточность погружает современную философию в сон, только уже не догматиче-
ский, как в трактовке Канта, пробужденного Юмом от догматического сна, но 
антропологический. По сути, современные формы антропологии, исходящей из 
вневременной сущности человека, и выступают у Фуко как современные формы 
догматизма. Представляется, что этот вопрос об антропологическом сне совре-
менной философии с излишней поспешностью был сдан в утиль вместе со струк-
турализмом. Мыслям о человеке на основе априорных сущностей Фуко противо-
поставлял «философский смех», но это вовсе не означало отказа от рефлексии. 
Напротив, требуется со вниманием отнестись к новому опыту, к свидетельствам о 
том, что при отнесении человека к немыслимому (impеnsé) все привилегии тради-
ционной рефлексии как мысли, мыслящей самое себя, должны были исчезнуть, и 
весь вопрос теперь заключается в том, как и где обрести иные опоры для мысли 
(там же. – С. 418). 



Перевод как рефлексивный ресурс понимания 

 

145

Само понятие рефлексии и близкие ему понятия, образован-
ные от того же латинского корня, исторически существовали в трех 
главных регистрах – умственном (размышление, направленность на 
самого себя), оптическом (отражение от гладкой поверхности) и 
физиологическом (непроизвольный ответ на раздражение). Таким об-
разом, наиболее важная для нас здесь рефлексия в первом смысле 
входит в такие ряды бинарных сопоставлений и противопоставле-
ний, как осознанный – неосознанный, преднамеренный – спонтан-
ный, направленный на себя – направленный вовне, контролируе-
мый – бесконтрольный. Рефлексия в оптическом смысле является 
частым обертоном этой умственной рефлексии. А рефлексия в 
третьем смысле слова выступает в современной российской куль-
туре в качестве некоего исторического казуса, укорененного в пост-
модернистских практиках визуальных искусств1, где рефлексив-
ный – как правило, незаметно для пользующихся этим словом – 
сближается с «реактивным».  

Для того чтобы понять, что дает нам рефлексия, учитываю-
щая практику и осмысление перевода, мы должны будем погру-
зиться в конкретный историко-культурный материал. Речь здесь 
пойдет о практике перевода, который выступает как аналитический 
и синтетический, научный и художественный акт. Рефлексия о пе-
реводе в широком смысле возникает в тот момент, когда свой соб-
ственный язык оказывается в позиции не единственно возможного: 
тогда мы начинаем осознавать его границы и одновременно – его 
возможности, иначе не заметные, в сравнении с другими языками, 
другими способами вербального выражения. Этот трудный опыт 
рефлексии, осложненной многоязычием, постоянно сопровождает 
нас в процессе переводческой работы. Постановка проблемы пере-
водимости и непереводимости – это новая ступень в осознании 
языковой (точнее многоязычной) составляющей любого человече-
ского опыта и его выражения. Рефлексия о переводе, с одной сто-
роны, продолжает движение неклассической рефлексии, имеющей 
дело с нерефлексивным опытом как базовой очевидностью, а с дру-
гой – усиливает шансы классической установки на схватывание и 

                                           
1 Схематика этой понятийной подмены рассмотрена в статье: Барабанов Е. 

Стадия рефлексии // Рефлексия. – М., 2005. 



I. СТАТЬИ 

 

146

прояснение всей этой массы неподконтрольных сознанию содер-
жаний и механизмов. 

Как уже неоднократно отмечалось, рефлексия – это непрямое 
движение, огибание, возвращение на свои следы, отступление, воз-
врат – нечто такое, что позволяет иначе увидеть уже свершившийся 
опыт. Введение проблематики перевода усложняет рефлексивную 
схематику. Перевод ведет за собой сразу целую сеть новых отно-
шений: перевод и подлинник, перевод и другие переводы (если они 
есть) – в своей культуре и в других культурах, переводы современ-
ные и прошлые – а также и будущие – в той мере, в какой иногда 
удается уже сейчас наметить области несделанного, которые могут 
стать средоточием новых переводческих усилий. А как сравнивать 
переводы: есть ли у нас «третья» (помимо оригинала и вырабаты-
ваемого перевода) область, из которой можно было бы заимство-
вать критерии для сопоставлений? Готовой площадки для сравне-
ния у нас нет, однако в процессе рефлексии над переводом мы 
постепенно строим и расширяем эту сферу умопостигаемости: это 
не платоновские идеи, и не «третий мир» Поппера, но динамичная 
область многообразно детерминированных взаимоотношений меж-
ду людьми. Парадоксальным образом перевод, предполагающий 
выход за пределы как иностранного, так и родного языка (в том 
виде, в каком он предшествовал переводу), дает нам новые шансы 
приближения к универсальному – только не заранее заданному, но 
искомому и отчасти достигаемому в процессе постоянного расши-
рения интеллигибельного пространства. Проблематика перевода не 
устраняет другие философские и научные проблемы, но способст-
вует их проявлению и развертыванию; примером такого разверты-
вания послужат для нас в этой книге проблемы рефлексии, перево-
да и понимания.  

Осознание специфики перевода и его значения происходило 
в истории постепенно1. Критерии точности, верности, адекватности 
тоже складывались постепенно, меняясь от эпохи к эпохе. Поучи-
тельна история выковывания слов, означающих перевод в европей-

                                           
1 Среди множества исторических очерков на эту тему не могу не отметить 

тексты об истории перевода, написанные группой авторов (C. Auvray-Assayas, 
C. Berner, B. Cassin, A. Paul. I. Rosier-Catach). См.: Vocabulaire européen des 
philosophies / Sous la dir. de B. Cassin. – Paris, 2004. – P. 1305–1319. 



Перевод как рефлексивный ресурс понимания 

 

147

ской культуре. В греческом и латыни не было даже специальных 
глаголов, означающих перевод с языка на язык: как правило, это 
были вполне конкретные и вещественные глаголы, которые при 
случае могли означать также и межъязыковой перевод. Француз-
ский термин traduire возник из латинского traducere – слова, кото-
рое буквально значит «выводить вовне», «выводить за пределы». 
Чтобы переводить, нужно иметь как минимум два языка. Древние 
греки, даже говоря на других языках, стремятся оставаться в своем 
собственном логосе, в своем языке, в гордом одноязычии1. Как ут-
верждают специалисты, глагол ellenizein может значить «говорить 
по-гречески», «говорить правильно» и даже «вести себя по-
человечески». Получается, что правильно (хорошо) говорить, хо-
рошо мыслить и хорошо жить – это вещи взаимосвязанные. Чтобы 
хорошо говорить, нужно соблюдать правильный порядок слов, 
учитывать семантическую нагруженность слов (употреблять пра-
вильные слова, избегая двусмысленностей), их грамматическую 
принадлежность и предметную отнесенность. «Ellenizein» могло 
значить также «учить греческий язык», а позднее, уже во времена 
перевода Священного Писания на греческий, – «выражать на гре-
ческом языке», «переводить на греческий». Значение перевода пе-
редается и другими греческими глаголами с приставками мета- и 
пери- (в значении пере-нос, пре-образование). В классическом гре-
ческом языке все эти понятия обозначают различные формы рабо-
ты с текстом, однако значение «переводить» встречалось лишь из-
редка, как одно из возможных значений. Коль скоро перевод не 
вычленялся как отдельная проблема, это означало, что различие 
между языками пока еще не принималось всерьез: чем больше слов 
могли обозначать перевод, наряду с совершенно другими дейст-
виями, тем меньше перевод был выделен в культуре, тем слабее 
осознавалось его значение. Важным моментом в формировании 
слов, обозначающих собственно перевод, был период работы над 
переводом Священного писания на греческий язык (Септанта), за-
казанным в Александрии; так, глагол hermeneuein стал означать 
смысловую связку между интерпретацией и переводом. 

                                           
1 Впрочем, эта точка зрения оспоривается. О роли языковых и диалектных 

взаимодействий в генезисе понятий, выраженных в терминах греческого языка, 
см., например, в работах французского германиста П. Пениссона. 



I. СТАТЬИ 

 

148

Известные нам переводы с греческого на латинский лишь 
частично удовлетворяют современным критериям перевода; все 
глаголы, которые в латинском относятся к переводу (vertere, 
convertere, exprimere, reddere, transferre, interpretari, imitari), – могут 
одновременно обозначать и «буквальный» перевод, и свободную 
адаптацию греческого текста к потребностям публики. В классиче-
ской латыни перевод воспринимался как этап рецепции греческой 
культуры: переводить – значило придавать чужому тексту блеск в 
своем собственном языке. Плавт, например, употреблял слово 
vertere для обозначения вольного перевода-адаптации греческой 
пьесы: речь вообще шла не о подчинении языку оригинала (на фо-
не греческого все остальное – только варварское), но о том, чтобы 
писать на своем языке, создавать свой язык. 

Цицерон определял свои принципы философского перевода 
(«переводить – приспосабливать – творить») в связи с практикой 
основателей латинской литературы: подобно поэтам, переводящим 
греческие пьесы, переводчик Платона или Аристотеля должен со-
служить добрую службу своим согражданам, приблизив к ним бо-
жественных гениев. Иначе говоря, речь фактически шла о том, что-
бы отобрать философские привилегии у греков и перенести их в 
Рим. Одним и тем же глаголом transferre (переносить) Цицерон 
обозначал и переводческое действие, и перенос смысла в метафоре. 
Тем самым, заметим, он установил связь между переводом и собст-
венным письмом как способами обогащения языка. Отныне Рим 
воспринимает себя как место, где деятельность перевода важна и 
нужна, где перевод и литературное письмо (точнее метафоры в ри-
торике) – это способы заимствовать то, что нужно сделать своим. 
Так, для Лукреция его поэма «О природе вещей» была лишь пере-
водом учения Эпикура и тем самым – средством придать блеск ту-
манным открытиям греков: по логике зрительной метафоры, пере-
водить – значило обеспечивать свечение смыслов, делать чужое 
живым и непосредственно воспринимаемым. 

В дальнейшем послевавилонская культурная ситуация в мире 
постоянно демонстрировала значимость переводов фундаменталь-
ных текстов культуры – Священного писания, Гомера, Шекспира 
или Сервантеса, причем эти фундаментальные переводы всякий раз 
выступали как ответ на запросы времени, как форма поиска иден-
тичности, как переопределение своего отношения к культурному 



Перевод как рефлексивный ресурс понимания 

 

149

наследию. Средоточием аналитических, герменевтических, интер-
претативных усилий на протяжении столетий была исполненная 
драматизма история переводов Священного писания: сколько оши-
бок и неточностей было исправлено последующими перевод-
чиками, сколько переводов было обвинено в ереси против канони-
ческих текстов и сколько еретических текстов становилось со вре-
менем каноническими.  

Перевод Библии на греческий в известном смысле не только 
не опровергает, но, скорее, подтверждает «монолингвизм» греков1, 
так как дух этого перевода, считают историки культуры, в большей 
степени еврейский, чем греческий: этот перевод возник из стрем-
ления сделать эту книгу доступной на греческом как важнейшем 
культурном языке. Согласно легенде, в конце II в. до н.э. 70 (или 
72) ученых, получив заказ от главного хранителя Александрийской 
библиотеки, – в ответ на пожелание Птолемея филадельфийского 
создали каждый свой перевод, причем результаты этой работы ока-
зались совершенно идентичными. Это был перевод Моисеева Пя-
тикнижия. Филон Александрийский считал греческий перевод 
Священного писания столь же «боговдохновенным», как и его 
древнееврейский оригинал. Моисей выступал истолкователем 
(hermeneus), выразителем всей полноты смыслов божественной 
речи: термины hermeneia, hermeneus (от глагола, смысл которого – 
выражать, обозначать, интерпретировать) постепенно специализи-
ровались и стали обозначать собственно перевод. Знаменитым про-
должателем великого переводческого дела становится Св. Иероним 
(348–420) – впоследствии святой – покровитель всех переводчиков, 
переводчик и писатель, способствовавший развитию христианской 
латыни, в противоположность латыни классической; занимался по-
началу пересмотром существовавших переводов Священного писа-
ния, исправлением ошибок и устранением приписок, но затем 
предпринял собственный перевод – непосредственно с древнеев-
рейского на латинский. В XIII в. латинская библия, созданная на 
основе работы Иеронима, но включавшая также другие, «девтеро-

                                           
1 Содержательный анализ множества исторических примеров перевода ре-

лигиозных и философских текстов мы находим в «Словаре непереводимостей» 
под ред. Б. Кассен: Vocabulaire européen des philosophies (dictionnaire des 
intraduisibles) / Sous la dir. de B. Cassin. – Paris, 2004. 



I. СТАТЬИ 

 

150

канонические» тексты, получила название Vulgata (что значит 
«общепризнанная»), стала официальным текстом Священного Пи-
сания для римского католицизма и прослужила в этом качестве до 
середины XX в., заложив основу для переводов на европейские на-
циональные языки1. 

Еще один термин, относящийся к переводу, – это средневе-
ковый термин translation, который находился на пересечении раз-
личных наук и искусств (грамматики, логики, риторики) с теологи-
ей. В широком смысле слова речь здесь шла о «переносе», 
«переводе», смещении смыслов – от собственного к несобственно-
му, а в более узком смысле (вслед за Квинтиллианом) – о тропах 
как украшающих изменениях значений. Средневековые знатоки 
грамматики и лексикографии стремились определить, на каких ос-
нованиях два термина могут быть соотнесены. Таких оснований 
два: одно из них обретается при движении назад (этимология), дру-
гое – при движении вперед (интерпретация). Эти рассуждения не 
являются собственно переводческими, но они близки смыслу пере-
водческой проблематики. Важная тема средневековой мысли – 
translatio studii («перенос знаний»), путешествовавших из Греции в 
Рим, а из Рима далее – в христианский мир; подобно этому, о пере-
воде (переносе) философии (translatio philosophiae) говорил Роджер 
Бэкон, и эта тематика переноса и перевода ближе подходит к на-
шей теме познания и перевода. 

Нередко утверждают, что современный немецкий язык был 
создан во многом именно лютеровским переводом Библии. Рассу-
ждая о своем переводе, Лютер употреблял глагол verdeutshen (бук-
вально: «онемечивать»). Уравнивая два немецких глагола, обозна-
чавших перевод, – dolmetschen (этот глагол означает устный, 
обыденный перевод) и вышеупомянутый глагол verdeutschen – он 
стремился сделать такой перевод, который был бы понятен про-
стому человеку2. Шлейермахер считал отношения «толмачества» 

                                           
1 Кстати, именно Св. Иерониму приписывается переводческий принцип 

verbum pro verbo, хотя его конкретные переводческие шаги были на деле далеки от 
действительного буквализма. 

2 В своем «Послании о переводе» Лютер обосновывает те изменения, кото-
рые он внес в переводимый текст. Так, в «Послании к римлянам» он перевел слова 
ап. Павла Arbitramur hominem iustificari ex fide absque operibus (мы признаем, что 



Перевод как рефлексивный ресурс понимания 

 

151

(искаженное русское от Dolmetscher) «простым обменом» в отли-
чие от подлинного, письменного перевода (глагол übersetzen), тре-
бующего рефлексии, а Гадамер в «Истине и методе» употреблял 
слово Dolmetscher просто в значении «устный переводчик».  
В дальнейшем глагол übersetzen стал покрывать более широкое по-
ле значения, а слово dolmetschen было фактически полностью вы-
теснено из философского словаря. Другая важная пара понятий – 
übersetsen и übertragen: последнее означает любой тип переноса, 
передачи, перевода как трансмиссии, тогда как übersetzen предна-
значено для перевода (переноса) написанной речи. У Канта («Рели-
гия в пределах только разума») эти два термина выступают как 
взаимодополнительные: недостаточно знать Священное Писание в 
переводе (Übersetzen), его нужно также передать (übertragen) по-
томству. Близость терминов «перевод» и «передача» связывает во 
французском языке перевод с традицией (traduction/tradition), а в 
итальянском – перевод с предательством (traduttore/tradittore). Хай-
деггеровский немецкий подразумевает под переводом (Übersetzung) 
переправу с одного берега на другой, осуществляемую переводчи-
ком как перевозчиком: перевести с языка на язык значит ввести 
произведение в другую среду и другую культуру. Перевод – это не 
просто лингвистическая процедура, но этап в становлении духа. 
Эта мысль присутствовала уже у Лютера, Гердера и Новалиса, ко-
торые рассматривали языковой обмен как условие воспитания1. 
Хайдеггер усиливает эту традицию немецкой мысли о переводе, 

                                                                                              
человек оправдывается лишь верою, независимо от дел закона), добавив от себя – 
для усиления мысли – это «лишь верою», которого в тексте не было, и Лютер это 
хорошо знает. Но он все равно дополняет текст, считая, что этого требуют, во-
первых, смысл, а во-вторых, чистый и ясный немецкий язык, не доступный его 
критикам-папистам, которые просто не умеют говорить по-немецки (разумеется, в 
первом отношении – прояснить смысл – Лютеровский довод вполне уместен, од-
нако к понятному разговору на немецком данный случай все же отношения не 
имеет). Или еще пример: ангел говорит Марии: «полная милостью» (gratia plena). 
А по-немецки, утверждает Лютер, нужно сказать «благодатная», а еще лучше – 
просто «милая Мария»… При этом Лютер утверждал, что перевел Новый Завет 
как только мог добросовестно, что он не заставляет никого читать его перевод, 
оказывая услугу тем, что не может сделать это лучше. 

1 Этот вопрос рассматривается, в частности, у Антуана Бермана: Berman A. 
L’épreuve de l’étranger. – Paris, 1984. 



I. СТАТЬИ 

 

152

подчеркивая, что перевод выступает как передача традиции 
(überliefern); вслед за ним эту мысль развивает Гадамер. Во всех 
этих примерах мы видим, как некоторые формы языковой специ-
фики подталкивали размышление о переводе в том или ином на-
правлении; общее между ними – то, что во всех этих случаях пере-
вод, предполагающий возможность сдвига в понимании, 
становится своего рода безосновным основанием мысли. 

Таким образом, осознание специфики перевода как практики 
происходило в истории постепенно. Первой и, наверное, самой 
крупной переводческой антиномией является антиномия «по духу» 
и «по букве», а в некоторой модификации – антиномия «вольного 
перевода» и «буквального перевода». Однозначного решения она 
не имеет ни в теоретическом, ни в историко-культурном плане, так 
как примеры шедевров мы находим в русле обоих подходов. Так, 
среди вольных переводов есть такие шедевры, как лютеровский 
перевод Библии или лермонтовский перевод «Горных вершин» Гё-
те1, а среди шедевров точности, например, переводы Шекспира, 
сделанные Лозинским. 

Должен ли перевод передавать слова оригинала или же идеи 
оригинала? Стиль оригинала или же стиль переводчика? Должен ли 
перевод читаться как перевод или же как оригинальное произведе-
ние? Должен ли он читаться как произведение, современное ориги-
налу, или же произведение, современное переводчику?2 И т.д. и т.п. 
                                           

1 В русской литературной традиции установка на вольный перевод пред-
ставлена, например, переводами Жуковского – в ту эпоху, когда задачи точного 
перевода еще не стояли, или же Пастернака – в ту эпоху, когда они уже стояли 
достаточно остро, но сам автор, работая над переводами, из-за невозможности 
писать свое, предпочитал считать перевод таким же видом творчества, как и ори-
гинальное. Из этого следует, что читать пастернаковские переводы «Сонетов» 
Шекспира можно из интереса к Пастернаку, но не стоит из интереса к Шекспиру, 
потому что в пастернаковских переводах Шекспира мы видим Пастернака, а о 
Шекспире подчас не можем даже догадываться… (Швейцер А.Д. Пастернак – пе-
реводчик: к вопросу о стратегии перевода // Язык. Поэтика. Перевод: Сб. научных 
трудов МГЛУ. – М., 1996. – Вып. № 426. – С. 155–161). Столь же вольными, хотя 
и на иных основаниях, были и переводы Сонетов Шекспира Маршаком, о чем уже 
говорилось.  

2 Все эти антиномии и некоторые другие перечислены в книге. Ср.: Sa-
vory T. The art of translation. – Boston, 1968. Сходные мысли и аналогичные анти-
номии (со ссылками на Сейвори или без таких ссылок) высказывали И. Левый, 



Перевод как рефлексивный ресурс понимания 

 

153

Но есть и еще более важная антиномия: должен ли перевод подво-
дить читателя к пониманию текста на оригинальном языке или же 
так преобразовать текст, чтобы сделать его доступным культуре и 
читателю языка перевода? В наши дни нередко звучит позиция, 
согласно которой рассуждать об оригинале вообще нет смысла: 
зачем спорить о верности оригиналу, если у каждого цивилизован-
ного народа в ту или иную эпоху есть свой Гегель, свой Кант, а те-
перь вот уже и свой Хайдеггер… И к тому же в каком-то смысле 
перевод все равно невозможен – во всяком случае при радикально 
разных структурах языков… На это можно ответить, что человече-
ский опыт в основных своих чертах соизмерим, равно как соизме-
римы и способы его осмысления, а потому и доводы сторонников 
тезиса о непереводимости нельзя считать убедительными, несмотря 
на множество аспектов оригинала, которые реально не переводят-
ся, а также те аспекты перевода (например, связанные со структу-
рой и семантикой языка перевода), которые в оригинале отсутст-
вуют, а в переводе появляются. Даже в случае работы с текстами 
радикально несходных языков перевод все равно возможен: более 
того, он может указать культуре оригинала и культуре перевода 
важные пути взаимопрояснения. На примере греческого и китай-
ского это ярко демонстрирует в своих многочисленных работах 
французский исследователь Франсуа Жюльен1. Общность между 
радикально различными языками и культурами может быть найде-
на в самой способности перемещаться от одной формы умопости-
гаемости к другой: в итоге таких перемещений происходит много-
кратное реконфигурирование, рекатегоризация мысли и в итоге 
намечается общая сфера интеллигибельности. 

                                                                                              
Швейцер, Комиссаров и многие другие крупные теоретики перевода. Ср. также: 
Крюков А.Н. Антиномии в теории перевода и их разрешение // Язык. Поэтика. 
Перевод: Сб. научных трудов МГЛУ. – М., 1996. – Вып. № 426. – С. 100–111. 

1 Жюльен Ф. Трактат об эффективности. – М., 1999; ср. также: Jullien F. 
Fonder la morale. Dialogue de Mencius avec un philosophe des Lumières. – Paris, 1995; 
Idem. Le détour et l’accès. Stratégies du sens en Chine, en Grèce. – Paris, 1995; Idem. 
L’ombre au tableau. Du mal ou du négative. – Paris, 2002. Думаю, здесь намечается 
плодотворная аналогия между проблемой соизмеримости теорий и проблемой 
соизмеримости различных форм интеллигибельности. Ср.: Лысенко В.Г. О пере-
воде санскритских философских текстов // Труды Русской антропологической 
школы. – М., 2004. – Вып. 2. – С. 220–228. 



I. СТАТЬИ 

 

154

И все же: что за вещи и сущности стоят, например, за Илиа-
дой во всех ее переводах на разные языки – вещи в себе, к которым 
у нас все равно нет доступа, или какие-то иные, какие-то вневре-
менные идеальные сущности? Реальная практика перевода, чем 
дальше тем больше, отказывается от однозначных решений. Это 
относится и к главному вопросу: о переводимости и взаимоперево-
димости: речь идет, скорее, о мерах, степенях, о некоем асимпто-
тическом приближении к оригиналу, и при этом об интенциях, тен-
денциях, установках переводчиков. Так что действует здесь не 
логика абсолютного максимума, но, скорее, логика оптимума, при 
обязательном наличии компромиссов. Предвидеть весь набор фак-
торов и обстоятельств, которые необходимо учесть при выборе эк-
вивалента, не сможет даже самый продвинутый компьютер, не го-
воря уже о том архаичном старателе, которому – в забавных 
примерах, приводимых Умберто Эко, – не удавалось отличить Дух 
Божий от алкоголя (spirit), а Сочинения Шекспира от Предприятий 
Шакеспеаре (Works of Shakespeare)… 

Работа перевода – это очень важный способ понимания по-
знавательной деятельности. В процессе рецепции новых произве-
дений, новых мыслей, чувств, выражений – он может идти и спон-
танно и осознанно – происходит перенос текстов, смыслов, 
концепций из одного культурного контекста в другой. В период 
культурных кризисов особенно важным становится осознанный 
подход, учет и преодоление разрыва основных контекстов – прежде 
всего контекстов создания и восприятия. Подчас переводчик рабо-
тает, как Сталкер, переводя нас через трясину, через которую нет 
иного пути. Переводчик выступает одновременно и как проводник, 
и как перевозчик – через культурные, языковые, концептуальные 
границы1. Что мы переводим – слова, идеи? Кто переводит и по 
какому праву? Для кого и с какой целью осуществляется перевод? 
Как он делается? В зависимости от ответа на все эти вопросы пере-
воды могут делаться по-разному, они могут быть ориентированы 
на малоподготовленного или же на опытного читателя, на воспро-
изводство оригинала или же на развитие национального языка, на 
первичное знакомство с памятником, когда самое важное – содер-

                                           
1 В словаре Российской академии, вышедшем в конце XVIII в., переводчик 

предстает как «преводник» (с омегой…). 



Перевод как рефлексивный ресурс понимания 

 

155

жание, или же на повторный перевод, когда, как правило, большее 
внимание уделяется жанрово-стилистической специфике оригина-
ла… Сами термины, обозначающие в культуре то, что переводится 
и результат перевода на другой язык, в наши дни далеко не всегда 
называют «оригиналом» и «переводом». Чаще здесь используются 
две основные метафоры. В английском языке перевод метафориче-
ски мыслится как прицеливание, стрельба в тир (соответственно 
язык перевода именуется target-language); при этом процедуры, по-
средством которых чужой текст втягивается в свою культуру или, на-
против, подтягивает читателя к культуре оригинала, обозначаются, 
соответственно, глаголами «domestificate» и «foreignize»1. В италь-
янском или французском для этого используется иная, транспорт-
ная метафора: язык перевода характеризуется как «пункт прибытия» 
или «пункт назначения» (langue ou texte de destination…)2. 

И тем не менее среди всего спектра позиций вычленяется од-
на главная антиномия, которая, полагаю, не может быть ни диалек-
тически синтезирована, ни снята. Именно эта антиномия организу-
ет все пространство дискуссии о переводе, и, соответственно, 
принятие той или иной позиции организует далее всю переводче-
скую работу. Важнейшая заслуга в истории культуры в формули-
ровке этой антиномии принадлежит Фридриху Шлейермахеру. Это 
сейчас нам может показаться, что сама эта антиномия осознавалась 

                                           
1 Когда мне довелось переводить итоговый документ по программе 

«Сложности перевода текстов социальных наук», составленный по-английски, я 
решила перевести «domestificate» и «foreignize» обыденно-юмористическими сло-
вами «одомашнить» и «обыностранить», хотя в других переводах с английского 
мне где-то уже попадались величественно-нелепые в русском языке слова «форе-
низировать» и «доместицировать»… Боюсь, что в связи с укрепившейся ныне 
тенденцией к латинизации русскоязычной терминологии, именно эти слова как 
раз и укоренятся в русском терминологическом языке… 

2 Соответственно во Франции с легкой руки известного специалиста по 
теории перевода Ж.-Р. Ладмираля переводчики, которые ориентируются более на 
оригинал, именуются sourciers (от слова source – источник), а те, что ориентиру-
ются на язык перевода, – ciblistes (от слова сible – мишень, цель). При этом Лад-
мираль совершенно справедливо отмечает, что между теоретическими деклара-
циями переводчиков и их конкретной практикой подчас обнаруживается 
значительное расхождение. Так, Беньямин и Берман, в теории явные сторонники 
опоры на источник (sourciers), на практике нередко оказывались увлеченными в 
сторону потребностей читателя перевода (ciblistes). 



I. СТАТЬИ 

 

156

всегда и что ее ясная формулировка никакого открытия в себе не 
содержит. Однако это не так. Вот как ставит вопрос Шлейермахер 
в своей знаменитой работе «Различные методы перевода»: «Либо 
переводчик делает все возможное, чтобы оставить в покое писате-
ля, и движет ему навстречу читателя, либо он делает все возмож-
ное, чтобы оставить в покое читателя, и движет ему навстречу пи-
сателя. Эти два пути настолько отличны друг от друга, что, встав 
на один из них, нужно пройти его до конца со всей возможной 
строгостью. От попытки пройти оба пути сразу можно ожидать 
лишь самых сомнительных результатов с риском потерять как пи-
сателя, так и читателя»1. Так вот они – два пути, между которыми 
переводчику приходится выбирать: либо он продвигает читателя в 
сторону писателя, либо, наоборот, – писателя в сторону читателя. 
Разумеется, Шлейермахер был не единственным, кто заметил это 
противоречие2, однако именно он выразил его с наибольшей ясно-
стью – как практическую и теоретическую антиномию: пути воз-
можны различные, но идти можно только одним из них, избегая 
смешения, так как в противном случае писатель и читатель могут 
вообще не встретиться. Анализируя этот тезис, Умберто Эко пола-
гает, что такой строгий критерий применим либо к древним, либо к 
культурно несхожим текстам3. Позволю себе с ним не согласиться, 

                                           
1 Шлейермахер Ф. О разных методах перевода: Лекция 1813 года. = 

Schleiermacher F. Über die verschiedenen Methoden des Übersetzens. – Paris, 1999. – 
P. 48. 

2 Этот же принцип фактически формулирует и П.А. Вяземский, который 
работал над своими переводами с французского в тесном контакте с Пушкиным. 
Ср. у Вяземского: «Есть два способа переводить: один независимый, другой под-
чиненный. Следуя первому, переводчик, напитавшись смыслом и духом подлин-
ника, переливает их в свои формы; следуя другому, он старается сохранить и са-
мые формы, разумеется соображаясь со стихиями языка, которые у него под 
рукою. Первый способ превосходнее, второй невыгоднее; из этих двух я избрал 
последний». См.: Вяземский П.А. Адольф. Роман Бенжамен-Констана. От перевод-
чика (1831) // Перевод – средство взаимного сближения народов: Антология – М., 
1987. – С. 34. Другой вид той же самой антиномии (перевод перестраивающий – 
перевод воссоздающий) формулирует блестящий переводчик советской эпохи 
М. Лозинский. 

3 Эко У. Сказать почти то же самое. Опыты о переводе. – СПб., 2006. – 
С. 230. При этом Эко утверждает, что выбор ориентации (на источник либо на 
адресата) остается критерием, который подлежит обсуждению «от фразы к фразе». 



Перевод как рефлексивный ресурс понимания 

 

157

опираясь на авторитет русского филолога и переводчика 
М.Л. Гаспарова, который в принципе относил то, что можно было 
бы назвать «строгим критерием Шлейермахера», к любым текстам.  

Рефлексия над переводом выводит из этой антиномии несколь-
ко важнейших следствий. Любой перевод оказывается не только линг-
вистическим, но и культурным и концептуальным явлением, а потому 
не существует перевода лишь с языка на язык, но всегда также и пере-
вод с культуры на культуру. Если недооценить это обстоятельство, 
перевод может вовсе не войти в чужой контекст или остаться в нем 
незамеченным. Но если его переоценить, возвеличив инстанцию «чи-
тателя» в ущерб «писателю», перевод «с культуры на культуру» мо-
жет вообще перестать быть переводом и стать как бы самодовлеющим 
образованием в культуре языка перевода.  

Другое следствие этого тезиса о необходимости выбора за-
ключается в признании ограниченности любого перевода. Ни один 
перевод не переводит абсолютно все, что-то неизбежно остается 
непереведенным. Что именно – это нам предстоит каждый раз ре-
шать, причем желательно, чтобы этот отбор был продуманным, а 
не случайным. Так, при переводе стиха верность ритму и мелодии 
неизбежно придет в столкновение с грамматикой и смыслом. Если 
в художественном произведении переводчика больше интересует 
этическая сторона, то стилистические красоты отойдут на задний 
план, если же переводчик постарается полностью овладеть музы-
кальной стороной, в пренебрежении окажется логический элемент, 
и т.д и т.п. При этом в работе перевода действуют механизмы ком-
пенсации: то, что трудно выразить на одном уровне, можно попы-
таться провести через другой, то, что невозможно высказать в дан-
ном месте, можно ввести в другом, и пр. Всякий, кто хотя бы раз 
сравнивал стихотворный оригинал с переводом, воочию убеждался 
в том, как различно распределяются в оригинале и переводе воз-
можное и невозможное, места абсолютных принуждений и места 

                                                                                              
Позволю себе не согласиться и с последним утверждением. Выбор ориентации 
при переводе того или иного произведения, разумеется, реализуется и конкрети-
зируется на любом малом фрагменте текста, однако в целом – это стратегический 
выбор, относящийся ко всему произведению, а не «адхокный», тактический выбор 
по случаю, хотя, разумеется, в разных конкретных случаях этот принцип может 
применяться более или менее последовательно, более или менее жестко.  



I. СТАТЬИ 

 

158

относительной свободы, как при переводе текстов разного рода на 
общеязыковые ограничения накладываются слои других ограниче-
ний и пр. 

Среди классических сочинений о переводе стихов – «Фиалки 
в тигеле» В. Брюсова (1905)1. Эта фраза – цитата из Шелли. Разло-
жить фиалку на составные элементы и потом вновь ее создать – вот 
задача того, кто задумал переводить стихи. Тайна стихотворного 
впечатления связана с его образным строем, а еще раньше того – с 
языком: в тесноте стихотворного ряда слова ведут себя иначе, не-
жели в обыденной речи… У поэтов всегда возникает искушение 
бросить понравившуюся им фиалку чужих полей в своей тигель. 
Так, Пушкин переводил Парни, Шенье, Мицкевича; Лермонтов – 
Байрона, Гейне, Гёте; Тютчев – Гейне, Гёте, Шиллера, бóльшую 
часть жизни отдал переводам Жуковский; Фет переводил всю 
жизнь – немцев, а также Горация, Вергилия, Овидия, Тибулла, Ка-
тулла. Все эти поэты и сами были способны творить и творили, од-
нако их постоянно влекло к «бесплодному» и неблагодарному тру-
ду – воспроизводить чужеязычные стихи по-русски. И делалось 
это, по-видимому, вовсе не из снисхождения к необразованным 
людям, но скорее из желания «овладеть чужим сокровищем», пока-
зать, что и свой язык может не только вместить чужой творческий 
замысел, но и достойно развернуть его. И пока с рода человеческо-
го не снимется проклятие вавилонского смешения языков (а этого, 
сетует Брюсов, никогда не случится), тигели для разложения фиа-
лок на составные элементы останутся во всех поэтических лабора-
ториях2… 

Тот же принцип – отбора того, что подлежит переводу, – от-
носится в принципе и к переводу прозы, философских текстов. Так, 
Ницше можно переводить как писателя, введшего определенную 
литературную традицию, или как автора философского текста, хотя 
                                           

1 Брюсов В.Я. Фиалки в тигеле (1905) // Перевод – средство взаимного 
сближения народов: Антология. – М., 1987. – С. 291–297. Ср.: «Стремиться пере-
дать создания поэта с одного языка на другой – это то же самое, как если бы мы 
бросили в тигель фиалку, с целью открыть основной принцип ее красок и запаха. 
Растение должно возникнуть вновь из собственного семени или оно не дает цвет-
ка – в этом-то и заключается тяжесть проклятия вавилонского смешения языков». 
(Там же. – С. 291). 

2 Там же. – С. 293.  



Перевод как рефлексивный ресурс понимания 

 

159

и непривычного по форме, и соответственно результаты таких под-
ходов будут разными. Кто-то скажет: перевод тем лучше, чем 
больше он смог учесть всего понемножку: немножко автора, не-
множко читателя, немножко ситуацию создания, немножко ситуа-
цию рецепции и так далее. Однако такой подход – всего понем-
ножку и всегда непоследовательно – невозможно признать 
продуктивным: более ценными представляются последовательные 
переводы, которые акцентируют тот или иной осознанно выбран-
ный аспект произведения. Кроме того, напомним, существенно 
различны в культуре места первого и последующих переводов: од-
но дело первый, ознакомительный перевод, который, как правило, 
приближает подлинник к возможностям и вкусам читателя, другое 
дело – последующие переводы, которые, как правило, больше ори-
ентируются на подлинник и стремятся точнее его передать… 

При переводе прозаических текстов культуры, различного 
рода интеллектуальных документов эпохи, главным проблемным 
стыком при переводе становится пересечение проблем семантики и 
прагматики. Так, вопрос о семантической эквивалентности перево-
да оригиналу поведет нас в дебри проблемы референции, проблемы 
универсалий, теории значений, проблемы воплощения идеальных 
значений в терминах конкретных языков и др. Вопрос о прагмати-
ческой эквивалентности укажет в область реальной прагматики 
оригинала, которую нам предстоит передать на другом языке (это 
может быть манифест или руководство к медитативным практикам, 
научный текст или отчет какой-нибудь неправительственной орга-
низации1 и др.); задачей перевода в любом случае будет воссозда-

                                           
1 Замечательным опытом эксперимента с разнофункциональными перево-

дами было для меня участие в программе, организованной Американским советом 
научных обществ (ACLS), которое проводило опыт по переводу текстов разных 
жанров на разные языки и  их сопоставительного анализа, результатом которого 
стало общее «Руководство по переводу текстов социальных наук». Участвовавшие 
в эксперименте переводчики (с английского, французского, русского и китайско-
го) должны были в сжатые сроки перевести восемь текстов разных жанров, парал-
лельно ведя дневник переводческих сложностей. Среди попавшихся мне как под-
опытному кролику текстов были главы из научных монографий, статья для 
широкого читателя (это была замечательная статья П. Рикёра о переводе, впервые 
опубликованная в интеллектуальной газете «Монд»), годовой отчет о работе «вра-
чей без границ», юридический документ и листовка – из разряда тех, что вешают-



I. СТАТЬИ 

 

160

ние коммуникативного эффекта, производимого оригиналом в его 
культуре, с учетом различий между двумя языками и культурными 
ситуациями, а также условий рецепции перевода. В любом случае 
над переводческой эмпирией надстраиваются те или иные типы тео-
рий перевода: они всегда так или иначе ориентированы на практику, 
но при этом они могут быть и нормативно-предписывающими (де-
лай так), и описательными (делают так), и продуктивно-
прагматическими (для такой-то цели можно делать так, для дру-
гой – так…). 

Таким образом, рефлексия о переводе (рефлексия перевода) 
показывает нам, что единственно правильных решений о том, как 
следует переводить, не существует: это зависит от эпохи, от каче-
ственной стадии развития культуры (экстенсивной или интенсив-
ной, направленной на охват все новых слоев читателей или же на 
более глубокое овладение новыми содержаниями), от того, впервые 
или же повторно произведение переводится в данной культуре, и 
от много другого. Однако все это вовсе не означает, что не сущест-
вует вообще никаких переводческих критериев. Они есть, только 
построить на основе теоретического или практического примене-
ния этих критериев общую теорию перевода оказывается задачей 
пока что невыполнимой, а быть может, и не актуальной. Дело в 
том, что ныне существующие переводческие теории настолько ис-
ключают одна другую, что оказываются не способны конфигури-
роваться и образовывать общее поле проблематики с надежными 
внутренними переходами. А потому то, что я здесь предлагаю, это 
не столько теория, сколько позиция. Она складывается на пересе-
чении различных теорий, учитывая и взаимно ограничивая их пре-
тензии. Представляется, что эта позиция, средоточием которой яв-
ляется взаимосвязь познания и перевода, удачнее всего позволяет 
соотнести и взаимоувязать фрагменты наличного материала. 
                                                                                              
ся на заборе, привлекая публику к участию в демонстрации или акции протеста. 
Чувствами и впечатлениями переводчика в экспериментальной ситуации я наде-
юсь в будущем поделиться с читателями. Текст итогового руководства – Guide-
lines for the translation of social science texts. American council of learned societies, – 
N.Y., 2006 – вышел в переводах на арабский, китайский, французский, японский, 
русский, испанский и вьетнамский языки. Ср. также: ACLS Web site: 
wwww.acls.org/sstp.htm. Этот текст должен рассматриваться как промежуточный 
итог в продолжающейся дискуссии и как призыв к дальнейшему обсуждению. 



Перевод как рефлексивный ресурс понимания 

 

161

М.Л. Гаспаров, с которым мы много обсуждали проблемы перево-
да, предложил емкую формулу: «Перевод есть равнодействующая 
того, что переводчик должен, может и хочет: что он должен, задает 
подлинник, что он может, определяют средства его языка; что он 
хочет – это его предпочтения и вкусы, по которым он отбирает что-
то из этих средств»1. В этой формуле, связующей должное, воз-
можное и желаемое, именно соотношение этих трех факторов оп-
ределяет, каким быть переводу. Она предлагалась в ответ на задачу 
анализа поэтического перевода. Однако она, безусловно, примени-
ма и к переводу философской и научной литературы, где большин-
ство проблем возникают на стыке между лексико-семантическими 
возможностями оригинала и лексико-семантическими возможно-
стями перевода.  

Рефлексия о переводе дает нам важные эпистемологические 
прояснения. Она позволяет заметить, что в переводческой практике 
и в осмыслении перевода нередко улавливается то, что остается 
незаметным в других познавательных актах: дело в том, что в про-
цессе перевода некоторые важные познавательные приемы впервые 
получают доступ к вербальному выражению и тем самым перехо-
дят в регистр, доступный наблюдению, операционализации, про-
верке. Рефлексивная установка выявляет в переводе сдвинутость, 
несамотождественность всех истоков, корней и первоначал – ха-
рактеризует любую работу человеческого духа. Несмотря на посто-
янно действующую тенденцию к образованию гипостазированных 
сущностей, закрепленных в сращениях слов со смыслами в данном 
конкретном языке, перевод (совместно с дискурс-анализом) умеет 
ей противостоять2.  

Рефлексия о переводе демонстрирует, что мы всегда имеем 
дело не с чистыми сущностями, а с переработанными, сдвинутыми 
                                           

1 В письме: Гаспаров М.Л. – Автономовой Н.С. (14 октября 2001, из Энн 
Арбора, Мичиган). В письме он рассказывал о своем докладе и о поиске формулы, 
которая могла бы связать материал; этот доклад на Мандельштамовской конфе-
ренции в Принстоне был опубликован: Гаспаров М.Л. 319 сонет Петрарки в пере-
воде О. Мандельштама: история текста и критерии смысла // Человек–культура–
история: В честь семидесятилетия Л.М. Баткина. – М., 2002. – С. 323–337. 

2 Один из способов такого противостояния – отказ от единожды достигну-
того как вечного и постоянная готовность к коррекции и самокоррекции в свете 
иного опыта. 



I. СТАТЬИ 

 

162

пластами культурных содержаний, хотя само это обстоятельство, 
как правило, «вытесняется» из актуального поля сознания. Она 
представляет перевод как одну из неосознаваемых предпосылок 
мысли, как универсального посредника в человеческой жизни и в 
культуре. Насущной необходимостью в наши дни становится по-
строение эпистемологии перевода: именно она позволит избавиться 
в этой переводческой работе как от техницизма лингвистов, так и 
от спекулятивных импровизаций философов. 

 


